
 

 25   25ـ  38صفحات   /4140 پاییز /121شماره 
 

رویکرد ایجابی و سلبی 

 اجتماعی  ملاصدرا به آزادی 

 2، مصطفی مومنی1مهدی بیات مختاری 

 چکیده

های ملی  های اجتماعی از دغدغهآزاد موضوع

آن  با  متعالیه  حکمت  مبانی  آیا  است.  جهانی  و 

مقالة   سلبی؟  موضع  یا  دارد  تجانس  و  همگرایی 

رو بر پایة بنیادهای اندیشة ملاصدرا، پرسمان  پیش  

آزادی اجتماعی و حدود و ثغور آن را واکاوی 

است.   چهارگانة نموده  فلسفی  مکاتب  میان  در 

ی، اشراق سهروردی، یمانی میرداماد و  مشاء سینو

از   استقبال  و  بازگفت  بهترین  صدرایی،  متعالیة 

متعالیه  حکمت  در  میتوان  را  اجتماعی  آزادی 

همچون   ادراکاتملاصدرا    یافت. مفاهیمی  و 

را  آن  ارزشگذاری  و  اجتماعی  آزادی  مفهوم 

ها  اندیشهذومراتب و مقول به تشکیک میداند. او  

را مصون از اشتباه نمیداند و مانع فکر، قلم و نقد 

انسانی که به مقام شهود رسیده را به  وی    نیست.

اندیشه برتابیدن  و  پذیرش  و  وجودی  ها  سعة 

 

 نيشابور، نيشابور، ایران )نویسندة مسئول(؛   . دانشيار دانشكده ادبيات و علوم انساني، دانشگاه1
bayatmokhtari@neyshabur.ac.ir 

 momenim@medsab.ac.ir. دانشيار گروه معارف اسلامي، دانشگاه علوم پزشكي سبزوار، سبزوار، ایران؛ 2

  

DOR: 20.1001.1.15600874.1404.31.1.4.8

 

لیه، غایت فرجامین در حکمت متعا   توصیف میکند. 

و    انسان، رسیدن به مقام عبودیت و سعادت است

»اختیار« ابزار نیل به آن است. ارزش انسان، بیش 

از آزادی بعنوان وسیله، رسیدن به مقصد است و  

آزادی اجتماعی باید در راستای رسیدن  دلیل  بهمین 

ساماندهی شود.  انسان  آفرینش  غایت  حکمت   به 

دلایل عقلی و نقلی، تنها عقیدة   پشتوانةمتعالیه که به 

صحیح را وحدت وجود و »توحید« میداند، مبارزه 

این،   بر  علاوه  نمیپذیرد.  را  آن  لوازم  و  توحید  با 

زندگی اجتماعی، نیازمند قانون است و رسیدن به  

قانونگذار و   نیازمند نقشة راه. بهترین  نیز  سعادت 

از   که  است  هستی  خالق  تکامل،  راه  نقشة  طراح 

را طری  پیامبران  و  کرده  ترسیم  را  قوانین  ق شرع، 

 برای تبیین و اجرا، برانگیخته است.

اجتماع،  کلیدواژگان:   آزادی،  متعاليه،  حكمت 

 .نبوتسعادت، قانون، 

http://kherad.mullasadra.org/Article/48030


 26 1404 پاییز /121شماره 
 

 مقدمه 

های بشر در طول  آزادی اجتماعي از دغدغه

تاریخ بوده و پيوسته برای تحقق و تأمين آن گام 

برداشته است؛ اما برغم مطلوبيت آن در مفهوم،  

بوده و در عمل قلمرو   آن بسيار مورد اختلاف 

نيز در طول تاریخ مورد سوءاستفاده واقع شده  

دارد؛  مختلف  مضافهای  و  اقسام  آزادی  است. 

اخ اعتقادی،  فلسفي،  آزادی  لاقي، ازجمله 

عرصة  در  آنچه  اما  ...؛  و  اجتماعي  اقتصادی، 

عمومي نمود داشته و مبتلابه افراد جامعه ميباشد، 

 آزادی اجتماعي است. 

تعریف هر کدام از اقسام آزادی، بویژه آزادی  

جهانبيني   و  فكری  مباني  به  توجه  با  اجتماعي، 

از   نوع خوانش  اینرو  از  است.  متفاوت  خاص، 

سياسي فلسفة  بر  نگرش   هستي  و  فيلسوفان 

سياسي و اجتماعي آنان، تأثيری انكارناپذیر دارد  

ارکان، مرزها، روشها، مراحل،  این مسير،  در  و 

و  زوایا  افعال،  احكام،  ابزار،  شرایط،  منابع، 

 .یابندهای ناهمسان و گوناگون، نمود ميگستره

در  مينگرد،  جهان  به  چگونه  فيلسوف  اینكه 

وی، اثری اجتماعي  های  اندیشة سياسي و انگاره

فلسفة  سرچشمة  آنجاکه  از  مينهد.  ژرف 

-نظری آن بر هستياسلامي و بنيادهای ـسياسي

در تكوین و تشریع   شناسي توحيدی و خدامحور

فيلسوفان   دیدگاه  است،  متافيزیكي استوار شده 

از  متفاوت  نيز  هدفشان  و  سياسي  زندگي  به 

بنمایه در  که  است  خود، کساني  فكری  های 

شناسي مادی را مبنا قرار داده و از آن منظر  هستي

 به تفسير و تبيين مسائل سياسي ميپردازند. 

این مقاله   نویسندگانبا توجه به مباحث فوق،  

در   اجتماعي  و  فلسفي  آزادی  رابطة  تبيين  به 

 اند. حكمت متعاليه صدرایي پرداخته

 آزادی و اختیار فلسفی در حکمت متعالیه 

ه در علم کلام و فلسفه، با نام »اختيار« در  آنچ

برابر »جبر« بيان ميشود، از مقولة آزادی فلسفي 

است. برخي از مكاتب فكری، آدمي را در انجام 

فاقد  دیگر،  بعضي  و  خودرأی  و  مختار  کارها، 

اسلام،   تاریخ  در  ميدانند.  مجبور  و  اختيار 

متكلمان معتزلي و اشعری، دو دیدگاه ناهمگون 

عبارت:  داشته با  معتزله  دربارة  ملاصدرا  اند. 

ذهب جماعة الی انّ الله اوجد العباد و اقدرهم علی  »
مستقلّون   فهم  الاختیار،  الیهم  فوّض  و  الافعال  بعض 

ارادتها طبق  و  مشیتهم  وفق  علی    ...« بایجادها 

، تصریح ميكند (305ـ306الف:  1389)ملاصدرا،  

ی حادث که معتزليان معتقدند قدرت انسانها امر 

نه حادث  قدرت  این  و  در است  ميتواند  تنها 

ميتوان  بلكه  باشد،  افعال دخالت داشته  پيدایش 

گفت بصورت استقلالي دخيل است. ببيان دیگر، 

ـ افعالشان  انجام  در  شرـ  انسانها  و  خير  از  اعم 

آزادند و خالق و فاعل افعال خودشان هستند و  

دنيای  در  عقاب  یا  ثواب  مستحق  دليل،    بهمين 

از سوی دیگرند، زیرا   افعال و رویدادها،  انجام 

خداوند به انسان واگذار شده، بطوریكه پس از  



 

اجتماعی   رویکرد ایجابی و سلبی ملاصدرا به آزادی   27 
 

ارادة  هيچ  و  است  آزاد  کارهایش  در  آفرینش، 

 دیگری در افعال او دخالت ندارد. 

برخلاف معتزله، متكلمان اشعری، انسان را  

بگونه  ميدانند،  ناگزیر  اعمال  انجام  که  یي در 

همة   خداوند  معتقدند  مشيت  به  او  اعمال 

بستگي دارد و خواست انسان، هيچ تأثيری در  

انجام امور ندارد. ملاصدرا عقيدة آنان را چنين  

 بيان کرده است: 

و ذهبت طائفة اخرى الی انّ لا مؤثّر فی الوجود الّا  
الایجاد،   و  الخلق  فی  الشریک  المتعالی عن  اللّه 

)آل عمران/   یشاءُ«  ما  و  40»یفْعَلُ  ما  (؛  »یحْکمُ 
)مائدة معقّب  1  /  یرِیدُ«  لا  و  لقضائه  رادّ  لا  و   )

ابتداء من غیر ترتّب   لحکمه... و کلّها صادرة منه 
بعض  علی  بعض  توقّف  و  بعض  علی    بعضها 

 (.377 ـ378الف:  1381؛ همو، 272ـ273 :همان)

که   باورند  این  بر  اشعری  تمامي متكلمان 

قدر   و  قضا  با  عالم  این  در  تحقق  افعال  الهي 

یابند، اما مشيت خدا بر اینست که مسببات را مي

بدنبال اسباب بياورد، بدون اینكه آن اسباب در 

در  خداوند  وگرنه  باشند،  مؤثر  مسببات  تحقق 

تأثير و عليت خود نيازمند واسطه خواهد بود که  

 تعالي است.موجب نقصان و قصور در تأثير حق

  دربارة   و  ملاصدرا هر دو رویكرد را نقد کرده

از  خداوند  تنزیه  بدليل  آنان  ميگوید:  معتزله 

ارتكاب قبایح و شرور و توجيه تكليف انسان و 

وعده و وعيد الهي، انسان را در انجام برخي از  

دانسته  مستقل  کاملاً  درحاليكهافعال  این    اند، 

دیدگاه حاوی شرک در خالقيت است که بسيار 

بت رفتار  از  که  ناپسندتر  است  را پرستان  بتها 

 شفيع ميدانستند.

و لکنّهم غفلوا عما یلزمهم فیما ذهبوا إلیه من اثبات  
انه   فی  شبهة  لا  و  حقیقة؛  الایجاد  فی  للّه  الشرکاء 

اللّه ..  )همو،  .  اشنع من جعل الاصنام شفعاء عند 

 . ( 376 ـ377الف:  1381؛ همو،  306الف:  1389

زیانبار سویياز   آثار  و  معایب  ملاصدرا   ،

جبرگرایي فلسفي اشاعره را نيز بر شمرده عقيدة  

 است:

و   للحکمة  ابطال  فیه  المذهب  هذا  انّ  شک  لا  و 
الرأى   علی  قضایاه،  عن  للعقل  عزل  و  الترجیح، 
لابواب   غلق  و  الصانع،  لاثبات  سدّ  و  الصحیح 
الفکر، فی الصانع و أیضاً فیما ذکروه تجویز للظلم  

ا، حتّی  للاشیاء فی غیر مواضعه   علی البارى و وضعه 
انّه یجوز علیه عندهم تعذیب الأنبیاء علیهم السّلام  
عقلًا و تکریم الکفّار فی دار القرار و اخذ الصاحبة  
المفاسد   من  ذلک  غیر  الی  الشریک،  و  الولد  و 

 (. 307 ـ308الف:  1389همو،  )   القبیحة 

از نظر صدرالمتألهين، ممكنات عالم بترتيب  

که   قابليتهایي  بر حسب  مبدأ هستي و  از  دارند 

افاضه ميشوند، پس نقصان در ناحية قابل است،  

نيز   متوسط  سبب  چون  و  قادر،  خداوند  در  نه 

تعالي است، خداوند در ایجاد هيچ صادر از حق

شيئي محتاج غير نيست. ملاصدرا نقش اراده و  

قدرت آدمي را در تحقق افعال انساني ميپذیرد و  

هي بر انسان و از طریق احاطه و سيطرة قدرت ال

افعالش، همان فعل را مستند به خداوند ميداند. 

به به که  موطني  در همان  انسان  فعل  او،  اعتقاد 



 28 1404 پاییز /121شماره 
 

تعالي هم نسبت داده  وی منسوب است، به حق

ميشود، چون انسان شأني از شئون فاعلية خداوند 

فاذن است و فعل او هم مسخَّر درگاه الهي است؛ »
انه فکذلک لیس فعل الا  کما انه لیس شأن الا و هو ش

  . (311همان:  ) «و هو فعله

تعالي در نهایت بساطت و احدیت ذات باری

خود، مستجمع تمامي حقایق وجودی و کمالات 

مراتب هستي است، نور او در سراسر موجودات  

هستي پراکنده شده و همة مقهور نور محيط و  

قاهر او هستند؛ چنانكه در وجود، هيچ شأني جز 

هيچ فعلي جز فعل او نيست. پس هر  شأن او و  

فعلي که از انسان صادر ميشود، علاوه بر اینكه  

اشرف   و  اعلي  بطریق  اوست،  فعل  در حقيقت 

)همو،   هست  نيز  الهي  فعل  الف: 1381حقيقتاً 

به 380 متقوّم  عالم،  تمامي ممكنات  بعبارتي،   .)

تعالي است. فاعلي که وجودش عين  وجود حق

اجب تعالي است، فعلش ربط به علت و قائم به و

الف: 1382نيز قائم و مستند به حق است )همو، 

فاعليت 76 در  مستهلک  نيز  انسان  فاعليت   .)

 خداوند است، چون انسان فاعل بالتسخير است.

لاجبر ولاتفویض بل ملاصدرا دربارة حدیث »
؛ صدوق،  1/160:  1407« )کليني،  امر بین الامرین

نيست که (، ميگوید: منظور  362تا:  بي این  امام 

فعل بنده، خالي از جبر و اختيار باشد یا ترکيبي 

آن عين از  در  بنده  که  اینست  منظور  بلكه  دو، 

عين  در  و  مضطّر،  و  مجبور  اختيارش، 

( است  مختار  ب:  1389،  ملاصدرااضطرارش، 

 (.  313الف: 1389؛ همو، 688ـ689

انسان   فعل  الهي،  قدر  و  قضا  اساس  بر 

علل  و  اسباب  مي   بواسطة  پدید  آید؛  متعدد 

اختيار   و  قدرت  از  خارج  که  عللي  و  اسباب 

اوست. وقوع فعل آدمي نسبت به علت تامّه و  

مقرر   خداوند  که  آن،  پيدایش  اسباب  جميع 

فرموده، است و همان فعل نسبت به هر یک از  

انسان،   ارادة  ازجمله  خود،  ناقصة  علل 

دليل،  ممكن  بهمين  است؛  اختياری  و  الوقوع 

انس  ان در عين اضطرار، اختياری است و  فعل 

)همو،   اضطراری  اختيار،  عين  الف:  1381در 

 (. 26:  1393؛ فایدئي،  382

 سنخیت حکمت متعالیه با آزادی اجتماعی 

ميان  رابطة  و    آزادی   مسئلة  انسان  فلسفي 

سرنوشت او، از مسائل برجستة کلامي و فلسفي  

و   بحث  مورد  فلسفي  تفكر  آغاز  از  که  است 

پژوهش فيلسوفان شرق و غرب قرار گرفته است.  

از سویي، انسانها در گسترة تكوین، فاقد آزادیند و  

کم از سمت ویژگيهای جسماني، جنسيتي و  دست 

اند؛ پس، سخن از  ژنتيكي، قدرت انتخاب نداشته 

آزادی در این حوزه، سالبه به انتفای موضوع است.  

بخش   در  تنها  که  نيز  اجتماعي  آزادی  موضوع 

 ـ اعتبار  بيان، قلم،    تقنين، تشریع و  اندیشه،  مانند 

ـ کاربرد دارد، هميشه دغدغة آدمي  مذهب و رفتار 

بوده و از دورة فيلسوفان یونان باستان بعنوان یک  

های سياسي،  بلكه در شمار اندیشه   مفهوم فلسفي و 

 (. 1387مطرح بوده است )بدیع،  

https://ayateeshraq.com/product/%d8%b3%d8%b1%d9%86%d9%88%d8%b4%d8%aa-%d8%a2%d8%b2%d8%a7%d8%af%db%8c-%d9%82%d8%b6%d8%a7-%d9%82%d8%af%d8%b1-%d8%ae%d9%84%d9%82-%d8%a7%d8%b9%d9%85%d8%a7%d9%84-%d9%85%d9%84%d8%a7%d8%b5%d8%af%d8%b1%d8%a7/


 

اجتماعی   رویکرد ایجابی و سلبی ملاصدرا به آزادی   29 
 

ميان مكاتب فلسفي چهارگانه مشّاء سينوی،    در 

اشراق سهروردی، یماني ميرداماد و حكمت متعاليه  

صدرایي که در تمدن اسلامي شكل گرفته و نضج  

با مقولة  یافته  اند، مكتب متعاليه، سازگارترین آنها 

است.  اجتماعي  حكمت    آزادی  تعریف  برای 

صدرا از فلسفه اشاره ميشود  ملا   متعاليه، به تعریف 

که حكمت واقعي را حكمت متعالي دانسته و در  

 :تعریف فلسفه ميگوید 

اعلم أن الفلسفة استکمال النفس الإنسانیة بمعرفة  
الحکم   و  علیها،  ما هی  علی  الموجودات  حقائق 
بوجودها تحقیقاً بالبراهین لا أخذاً بالظن و التقلید 

الإنسانی؛   الوسع  نفس بقدر  استكمال  فلسفه، 

بصورت   موجود،  حقایق  شناخت  برای  انساني 

به واقعي،  و  است  حقيقي  انسان  توان  و  اندازة 

نه ظنّ،  براهين است،  با  به حقایق همراه  حكم 

 (. 23الف:  1383)ملاصدرا،  گمان و تقليد

در این حكمت، شهود عقلي، استدلال برهاني  

این   و معرفت وحياني، همراه و همگام هستند.

بدليل روشهستي  مكتب  شناسي، شناسي، 

، سعه و خودشناسي ویژة  شناسي و غایتانسان

براحت که  دارد  اعماق ظرفيتي  و  زوایا  ميتواند  ي 

بحثها و اقاليم آزادی نظاممندِ اجتماعي و سياسي 

 را با اتكا بر منظومة فلسفي، بپذیرد.

شناسی حکمت متعالیه و پیوند آن  . هستی1

 با آزادی اجتماعی 

ارائة شناخت متقن از جهان هستي، از اهداف  

بر   ابتناء  با  که  است  متعاليه  حكمت  محوری 

از   بيهمتا  بلكه  متمایز،  بازگفتي  بنيادهای مبرهن، 

هستي  ميكند.  ارائه  آن  مراتب  و  شناسي جهان 

پایه  بر  متعاليه  است،  حكمت  استوار  خرد  های 

یي که ميتواند وحدت وجود عرفاني را نيز بگونه 

یي چون  عقلاني ببخشد. ملاصدرا با مباني صبغة  

اصالت و تشكيک وجود و تحویل و تحليل اصل  

عليت به تشأن، وجود را به مستقل و ربطي تقسيم  

رابطة ميان موجود ربطي و مستقل یا  کرده است.  

که   است  اشراقي  اضافة  نوع  از  معلول،  و  علت 

بسیط عين ربط به علت است. وی با اصل »   معلول 
تنها   الاشیاء الحقیقة کلّ  که  ميرسد  نتيجه  این  به   »

باری  ذات  حقيقي،  سایر  وجود  و  است  تعالي 

این نظریة    موجودات، شئون و ظهورات واجبند. 

بدیع ملاصدرا که »تشأُّن و تجلّي« نام دارد و از  

با  است،  گرفته  نشئت  توحيد  و  وجود  وحدت 

بدون   زیرا  ندارد،  منافاتي  انسان  فلسفي  اختيار 

علّي تبيين وحدت   ميان ضرورت  تقابل  وجود، 

حاکم بر جهان هستي و اختيار و آزادی انسان، از  

توجيه منطقي برخوردار نيست. آزادی از مهمترین  

اوصاف نفس انساني است و در ذات خود مقول  

 به تشكيک است. 

ازجمله   خود،  متعدد  آثار  در  خلق  ملاصدرا 
تبيين همين   القضاء و القدرو    الأعمال  از رهگذر 

آميز آزادی  یگانگي حاکم بر جهان، رابطة تناقض 

انسان را تصریح کرده است. او در   و سرنوشت 

و   کلامي  مختلف  آراء  نقد  به  ابتدا  مسئله،  بيان 

و   آیات  از  استفاده  با  سپس  و  پرداخته  فلسفي 

روایات، طریقة خود را که مبتني بر اصالت وجود 



 30 1404 پاییز /121شماره 
 

الخطاب این  ت، فصل و ربطي بودن مخلوقات اس 

ترتيب، او توانسته  موضوع قرار داده است. بدین 

کليد حل مسئلة  اصل عقلي »امرٌ بين امرین« که شاه 

را  تناقض  انسان است،  آزادی  و  نمای سرنوشت 

 ( نماید  تبيين  جهانشمول  و  مطلوب  ،  همو بنحو 

 (.313الف:  1389؛ همو،  688 ـ689ب: 1389

متعالي  حكمت  مهم  دستاوردهای  بحث  از  ه، 

همبستگيهاست که با مفهوم وحدت، بسياری از  

پيوند   هم  با  بنوعي  را  ناسازگار  بظاهر  مباحث 

بگونه   ميدهد.  هستي  حقيقت  نظام،  این  یي  در 

تفسير شده که در عين وحدت و حفظ یگانگي،  

رویكرد، ملاصدرا   همين  با  است.  کثرات  دارای 

و   زده  پيوند  عوالم  تقسيم  به  را  علوم  تقسيم 

شناسي شناسي و معرفت ي ژرف ميان هستي ارتباط 

مقولة   از  را  ادراک  و  علم  او  است.  کرده  ایجاد 

وجود ميداند، بنابرین ویژگي تشكيكي بودن در  

است.   ساری  نيز  معرفت  و  اندیشة  علم  در 

»وجود   از:  عبارتست  ادراک  حقيقت  ملاصدرا 

کننده(  شونده( برای مدرِک )ادراک مدرَک )ادراک 

وجود صدوری   »علم«  به  دربارة  او  حلولي«.  نه 

 « المجردّ ميگوید:  و هو  الوجود،  نحو من  الی  مرجعه 
عنده  او  الدرّاک  للجوهر  علم الحاصل  بازگشت  ؛ 

یي از وجود است و آن وجود مجردی است  بگونه 

درک  جوهر  برای  حاصل  که  آن  نزد  یا  کننده 

 (.342الف:  1383ميشود« )همو،  

از    صدرالمتألهين فصلي  عنوان    اسفاردر  با 

»في انواع الإدراکات«، تصریح ميكند که ادراکات 

چهار نوعند: احساس، تخيل، توهم و تعقل و در 

(. وی 393ب:  1383همو،  ادامه به آنها ميپردازد )

فبالحقیقة الإدراک ثلاثة أنواع، کما »سپس با عبارت  
ثلاثة العوالم  عوالم   ،(394  : همان)«  أنّ  بتناسب 

، مثال و عقل، ادراکات گانة طبيعت محسوسسه

را نيز به سه قسم برميگرداند. تفاوت بين مراتب  

بالذات  تفاوت  عقلي،  ادراک حسي و خيالي و 

بدین مرتبه است؛  سه  این  از  یک  هر  که  معنا 

یي از مراتب وجودی نفسند که با دیگری درجه 

ادراک  بين  تفاوت  درحاليكه  است؛  متفاوت 

نيست، بلكه وهمي و ادراک عقلي تفاوت بالذات  

مدرَک، این یعني  ادراک،  موضوع  بلحاظ  دو 

متفاوتند؛ مُدرَک در ادراک وهمي، جزئي است و 

در ادراک عقلي، کلي. بنابرین، ميان ادراک وهمي  

نيست.  حقيقي  مرتبة  تفاوت  عقلي،  ادراک  و 

بهمين دليل، درحقيقت مراتب ادراک به سه مرتبة 

ینرو، اصلي بازميگردند: حس، خيال و عقل. از ا

با مراتب وجود تطابق   مراتب ادراک و معرفت 

دارند. همانگونه که عالم وجود دارای سه مرتبة 

مرتبه هر  که  است  »عالَم« اصلي  را  آن  از  یي 

طبيعت   و  جسم  عالم  از:  عبارتند  و  ميناميم 

)ناسوت(، عالم تجرد مثالي یا مثال )ملكوت(، و 

)جبروت(،  عقل  عالم  یا  محض  تجرّد  عالم 

این عوالم سه  مراتب با  نيز متناسب  گانه ادراک 

است،   ناسوت  با  متناسب  حسي  ادراک  است؛ 

ادراک مثالي متناسب با ملكوت و ادراک عقلي  

 متناسب با جبروت.

بر اساس قاعدة »اتحاد عقل و عاقل و معقول«  

(،  339همان:  )   که از ابتكارات فلسفي ملاصدراست 



 

اجتماعی   رویکرد ایجابی و سلبی ملاصدرا به آزادی   31 
 

تشكيكند.  به  مقول  نيز  این    ادراکات  به  توجه  با 

ارزشگذاری   و  داوری  ملاصدرا،  فكری  شالودة 

دارای   نيز  کيفيت  و  کميت  در  اجتماعي  آزادی 

این،   بر  افزون  است.  بالتشكيک  مقول  و  مراتب 

کرده  اراده  عام  معنایي  »معرفت«  از  اند؛  حكما 

از منظر آنها شامل معرفتهای  بهمين  دليل، معرفت 

قضا  مفاهيم و  نيز  و  یاست.  حضوری و حصولي 

ارسطو مفاهيم را به دو دسته جزئي و کلي تقسيم  

مفاهيمي   زید،  مثل  جزئي،  مفاهيم  است:  کرده 

هستند که تنها قابل انطباق بر یک فرد و مصداقند؛  

اما مفاهيم کلي، مثل انسان و آزادی، مفاهيميند که  

یي  بر بيش از یک مصداق قابل انطباق بوده و قوه 

 ادراک ميكند. بنام عقل آنها را انتزاع و  

بعضها کلیاً و بعضها جزئیاً و   المعانیو لمّا کانت  
اکثر   ان یحمل علی  بقولی کلیاً ما من شانه  اعنی 
من واحد و بقولی جزئیاً ما لیس ذلک من شأنه و 
مثال ذلک ان قولنا انسان من المعانی الکلیة و قولی  
حکمنا   متی  ضرورة  فواجب  الجزئیات.  من  زید 

او غیر وجود احیاناً لمعنی    بوجود  یکون ذلک  ان 
المعانی   من  لمعنی  احیاناً  و  الکلیة  المعانی  من 

 (. 105/  1:  1980)ارسطو،  الجزئیه

شناسی حکمت متعالیه و رابطة آن  . انسان2

 با آزادی اجتماعی 

آزادی    شناسيانسان با  صدرالمتألهين 

 اجتماعي سازگاری تام دارد: 

مطلق   حاکميت  بر  الهي،  قدر  و  قضا  الف( 

تعالي در قلمرو هستي دلالت دارد و حاکميت  حق 

یابد و  او نيز خود بخود به عمل انسان تسری مي 

مي   شبهه این   بوجود  و  را  ضرورت  آیا  که  آورد 

  حتميت قضا و قدر در مراتب علم الهي، انسان را 

در اعمال خود مجبور نميكند؟ یا اینكه انسان در  

قلمرو قضا و قدر در انتخاب مختار است و نظام  

شدة هستي، مانع گزینش او نميشود؟  از پيش تعيين 

ملاصدرا در حل    خلق الأعمال و    قضا و قدر دو رسالة  

ه مكمل یكدیگرند. در منظر او، سخن از  این شبه 

ار در برابر جبر،  آزادی در برابر قضا و قدر و اختي 

انسان  ارادی  رفتار  به  اختيار،    منوط  بدون  است. 

نميتوان انسان را ملزم به رعایت الزامات، اصول و  

دستورات اخلاقي و مسئول خود دانست. علاوه بر  

این، نظام پاداش و کيفر، مبتني بر مختار بودن انسان  

بيتردید  اوست.  ارادی  رفتار  الهي    قدر   و   قضا   در 

افعال غيرارادی انسان و سایر موجودات   درمورد 

 ـ مادی دیگر  و  مجرد  از  ارکان     ـاعم  از  و  قطعي 

جهان هستي است، اما اوامر و نواهي الهي دربارة  

»تحذیر«   و  »تخيير«  باب  از  انسان،  ارادی  افعال 

است؛ یعني انسان با داشتن عقل و شعور، مختار  

ا  را  الهي  اوامر  آنها  است  برابر  در  یا  دهد  نجام 

الهي و عصيان در   اوامر  از  اطاعت  نافرماني کند. 

برابر آن، عواقب خاص خود را دارد. امر و نهي  

الهي، قلمروی در نهاد عالم امكان است که انسان  

آزماید و با پيروی از آن، سرنوشت  خود را با آن مي 

خود را آزادانه بسوی پروردگارش رقم ميزند و با  

و  کسب   ميشود  خداگونه  کمالات،  و  فضایل 

مند  ه یابد و از سعادت دنيا و آخرت بهر هدایت مي 

 (. 206الف:  1389ميشود )ملاصدرا،  

https://ayateeshraq.com/product/%D8%B3%D8%B1%D9%86%D9%88%D8%B4%D8%AA-%D8%A2%D8%B2%D8%A7%D8%AF%DB%8C-%D9%82%D8%B6%D8%A7-%D9%82%D8%AF%D8%B1-%D8%AE%D9%84%D9%82-%D8%A7%D8%B9%D9%85%D8%A7%D9%84-%D9%85%D9%84%D8%A7%D8%B5%D8%AF%D8%B1%D8%A7/


 32 1404 پاییز /121شماره 
 

، سه عالم وجود،  صدرالمتألهيناعتقاد  بهب(  

عـالم  همـان  کـه  محسوسات  عالم  دارد: 

دنياست؛ عالم مثال، یعني عالم صور مقداری که 

اس محـسوسات  عالم  نظير  ایـن  عيناً  بـا  ـت، 

تفاوت که عاری از ماده است؛ عالم معقولات که 

از سوی  از ماده و خواص مادی اسـت.  مجرد 

اسـت:  ادراک  نـوع  سـه  دارای  انسان  دیگر، 

عقلي.  ادراک  و  خيـالي  ادراک  حـسي،  ادراک 

به که  است  حقيقتي  قوهانسان  هر  از  اعتبار  یي 

قوای ادراکي خود، در یكي از عوالم وجود واقع 

با  عالم حس؛  در  محسوسات،  درک  با  ميشود؛ 

ادراک   با  و  مثال  عالم  در  خيـالي،  ادراک صور 

کليات و معقولات، در عالم عقول قرار ميگيرد. 

از نظر ملاصدرا مراتب ادراک که در درون خود  

 آدمي است، با مراتب وجود بيروني تطـابق دارد 

(. وی انسانها را به 1390  ،)ارشدریاحي و واسعي

پنج دسته تقسيم ميكند: انسانهای حسي، وهمي،  

خيالي، عقلي و شهودی. در نوع شهودی، انسان  

از به سعة وجودی  خيلي  ميتواند  که  ميرسد  یي 

اندیشهاندیشه برتابيدن  بپذیرد.  را  شرط  ها  ها، 

  اولية مفهوم آزادی است؛ تا فرد انساني تحملي 

بالا نداشته باشد، تعریف و توصيف آزادی، سالبه  

 به انتفاع موضوع است.

هستي انسانج(  شخص،  هر  شناسي  شناسي 

هر  و  ميدهد  قرار  تأثير  تحت  را  وی 

ویژهشناسيانسان  مفهومي  ارائه   یي،  آزادی  از 

آزادی   توحيدی،  جهانبيني  اساس  بر  ميدهد. 

است.  نفساني  قيدوبندهای  از  رهيدن  بمعنای 

ادی از بعد معنوی آغاز، و بسوی بُعد اجتماعي آز

و سياسي کشيده ميشود. آزادی رهایي از پرستش  

غير خداست نه رهایي از اطاعت خدا و مهمترین  

بدین است؛  تكامل  و  رشد  آن،  ترتيب،  هدف 

آزادی به معقول و غيرمعقول، و مجاز و غيرمجاز 

 (. 227: 1391تقسيم ميشود )مصباح یزدی، 

 ن مينویسد:صدرالمتألهي

أما الحریة فشرحها: أنّ النفسَ إما أن لا تکون مطیعةً  
القوى   مُستلذّات  و  البدنیة  الأمور  إلی  بغریزتها 
الحیوانیة، و إما أن تکون مطیعةً لها؛ فَالّتی لا تکون  
کذلک هی الحرّة. و إنما سُمیت بها لأنّ الحُریةَ فی  

معلوم   و  العُبودیة،  یقابل  ما  علی  تُطلق  أن  اللغة 
النفوس   استخدام  علی  قاهرة  مستعبدة  الشهوات 
الناقصة، فهی عبدة الشهوة غیر حرة... فظهر من هذا  
أن الحریة الحقیقیة ما تکون غریزیة للنفس؛ لا التی  

کانت أیضا فاضلة. و هو    تکون بالتعوید و التعلیم و إن 
أرسطاطالیس  الفیلسوف  قول  ملکة  »   : معنی  الحریة 

  «. للنفس حراسة جوهریة لا صناعیة نفسانیة حارسة  
و   أضعف  البدنیة  علاقته  کانت  ما  فکل  بالجملة،  و 
کان   من  و  حریة،  أکثر  کان  أقوى،  العقلیة  علاقته 

للشهوات  عبودیة  أکثر  کان  )ملاصدرا،    بالعکس، 

 .  ( 117 ـ118ب:  1382

او تأکيد ميكند که نفس انسان یا مطيع غرایز 

پست حيواني حيواني خود نميگردد یا از غرایز  

کسي  ميكند،  غرایز پيروی  و  شهوات  اسير  که 

ناميده  آزاده  دليل  این  به  و  است  »آزاد«  نباشد، 

ميشود. حریت و آزادی در لغت به حالتي گفته 

ميشود که شخص از بردگي نفس آزاد باشد و از  

شهوات تبعيت نكند. شخصي که بلحاظ معنوی 



 

اجتماعی   رویکرد ایجابی و سلبی ملاصدرا به آزادی   33 
 

های نفساني آزاد باشد و اسير شهوات و خواسته

خواهد  حقيقي  سعادت  تحصيل  بدنبال  نباشد، 

بود و در این صورت، زمينه برای تحقق آزادی 

بر این اجتماعي قانونمند افراد فراهم خواهد شد.  

انسان  بر اساس،  انسان،  به  شناسي و رویكرد ما 

سياسي  آزادی  یا  عمل  آزادی  نفوذ  و  جهت 

تعيين انتخابهتأثيری  که  مكتبي  دارد.  ای کننده 

انسان را به ميل و خواستة او، صرفنظر از کيفيت 

و جهت این ميل و خواسته منحصر کند، هر چند 

ظاهراً دایرة انتخاب وی را گسترش ميدهد، چون 

انتخابهای  در  مذهبي  و  اخلاقي  قيدوبندهای 

فردی را تقليل ميدهد، در عمل هيچ تضميني در  

دیگران،  محدودیتهای  و  موانع  پذیرش  عدم 

نخواهد   بویژه، خفقان،  و  بحراني  شرایط  در 

داشت و قطعاً بُرد عمل سياسي فرد نيز محدود 

به دایرة اميال او و نظام قدرت با اشكال و نامهای 

بدليل   دیگر،  سوی  از  بود.  خواهد  مختلف 

بيني بودن پيچيدگي مفهوم ميل و غير قابل پيش

انساني، تمكين   اميال  از  رفتارهای سياسي متأثر 

ب در  بسيار  افراد  نيز  شده  تعریف  قواعد  رابر 

برقراری  با  تنها  بود؛  خواهد  سيال  و  شكننده 

و  تعدیات  ميتوان  که  است  قانوني  نظامي 

گسيخته و رفتارهای ناشي از اميال آزادیهای لگام

 و غرایز انساني را مهار کرد.

به   مقول  و  وجودی  مفهومي  آزادی  د( 

تفكر،  همچون  عناصری  با  و  است  تشكيک 

خير، حفظ منافع و مصالح دیگران و دعوت به  

و   دارد  تنگاتنگ  پيوندی  قانون،  و  نظم  رعایت 

هيچگاه نميتواند مطلق و نامحدود باشد. آزادی 

یابد که بر مبنای خرد حقيقي زماني واقعيت مي

اجتماعيباشد.   بسيار   آزادی  ارتباطي  آگاهي  با 

و آن زمان چهره به جهان گشود که   نزدیک دارد

هستي   انسان آگاهي،  است  غيرممكن  یافت. 

انسان  باشد.  داشته  نامحدود  آزادی  محدود، 

تكویني،  و  طبيعي  محدودیت  بر  علاوه 

نيز دارد. آزادی  محدودیت حقوقي و اجتماعي 

نامحدود جامعه را دچار هرج و مرج ميكند و 

خود  شایستة  کمال  و  سعادت  به  رسيدن  مانع 

 (. 25ـ26: 1378ميشود )جوادی آملي، 

اسی حکمت متعالیه و رابطة شن. روش3

 آزادی اجتماعی آن با

 صدرالمتألهين تأکيد ميكند که:

انّی قد بلغت الغایة فیما أوردته؛   أزعمأنی أیضاً لا   
ولا   فهمتُ  فیما  تنحصر  لا  الفهم  وجوه  فان  کلا، 
تتقید بما رسمت ولا  الحقّ لا  تحصی، و معارف 
عقل  به  یحیط  أن  من  أوسع  الحقّ  لان    تحوى؛ 

 (.15الف: 1383ملاصدرا، )

قلمرو   از  وسيعتر  بسي  حقيقت  قلمرو 

ه ها، منحصر بادراکات است و دانشها و اندیشه

تصورات و تصدیقات انسان نيست؛ خردمنداني  

های خود را وحي منزل و چون ملاصدرا اندیشه

مصون از اشتباه ندانسته و به دیگران اجازه نقد 

و عبور از آن را ميدهند. وی در ارزیابي و نقد 

پيشينيان به چنين رویكردی پایبند بوده، زیرا در  

شاء، ماکثر بحثهای فلسفي، نظر فلاسفة پيشين ـ



 34 1404 پاییز /121شماره 
 

باستان یونان  فيلسوفان  حتي  و  نقل اشراق  را  ـ 

ميكند و به آنها نسبت اشتباه نداده و سپس فهم 

 خود را ارائه ميكند. 

ملاصدرا،   ازجمله  مسلمان  فلاسفة  غالب 

درباب آزادی رویكرد فقهي دارند. فقهای اماميه 

را  بودن  مصوبه  سنت،  اهل  فقهای  برخلاف 

و ميگویند:    (1)تندبرنميتابند و قائل به تخطئه هس

اندازة مطالعات خود، به دریافتهایي هر فقيهي به

ميرسد و اجتهاد وی پذیرفتني و مأجور و درکش 

مُجزی و در خور پاداش است. در حق مقلدان،  

واقعيت اینست که فلسفة شيعه، آنقدر آزادی را  

که ادعای ميپذیرد که ليبرال دموکراسي و کساني

اند، بپای آن این حوزه قلم زدهآزادی دارند و در  

که حقيقت و صواب را به ادراک نميرسند. کساني

و اندیشة خود منحصر ميكنند و مانع آزادی فكر،  

قلم و بيان دیگرانند، در معرض بزرگترین اشتباه 

آسيبهایي   فكری  طرز  چنين  هستند.  بشری 

ناپذیر را در جوامع بشری بدنبال داشته و جبران

مهمتر  که  است، دارد؛  جامعه  انحطاط  آنها،  ین 

اندیشه جامعهچراکه  چنين  نخبگان  یي، های 

بعبارتي  ميرود.  بين  از  قدرت  صاحبان  بدست 

که  اینست  اجتماعي  آزادی  تحقق  زمينة  دیگر، 

شخص برای دیگران آزادی در اندیشه و تفكر و 

در پي آن، آزادی بيان اندیشه و تفكر قائل باشد 

که دیدگاه و نظر خود و به آنها این حق را بدهد  

آزادی  از  مهمي  بخش  کنند.  بيان  آزادانه  را 

اجتماعي نيز همين است. در اینصورت است که  

استبداد فكری و سلب آزادی دیگران در تفكر و 

یي که در بيان اندیشه، شكسته ميشود. اما جامعه

آن باب اندیشه بسته باشد، شخص خود را حتي 

بتب و  ندانسته  آزاد  هم  تفكر  تضارب در  آن،  ع 

آرائي وجود نخواهد داشت و زمينه برای تحجر 

است.  تمدن و جامعه  انحطاط  زمينة  که  فكری 

روش در  شد.  خواهد  حكمت فراهم  شناسي 

استبداد  زمينة  شد،  نقل  که  همانگونه  متعاليه، 

 فكری و بيان اندیشه وجود ندارد. 

. غایتمداری در حکمت متعالیه و رابطة آن  4

 ی با آزادی اجتماع

شْدُ مِنَ  »  :الف( آیات ینِ قَدْ تَبَینَ الرُّ لَا إِکرَاهَ فِی الدِّ
أَرْسَلْنَاک  (256)بقره/  الْغَی«   فَمَا  أَعْرَضُوا  »فَإِنْ   ،

الْبَلَاغُ  إِلاا  عَلَیک  إِنْ  حَفِیظًا  )شوری/  عَلَیهِمْ   »48 ،)

عَلَیهِمْ  » لَسْتَ  مُذَکرٌ*  أَنْتَ  مَا  إِنا « بِمُصَیطِر  فَذَکرْ 

رْضِ  (، »21ـ22)غاشيه/  
َ
ک لَََمَنَ مَنْ فِی الْأ لَوْ شَاءَ رَبُّ

مُؤْمِنِینَ  یکونُوا  ی  حَتا اسَ  النا تُکرِهُ  أَفَأَنْتَ  جَمِیعًا  هُمْ  « کلُّ

که  99)یونس/   معناست  این  به  ناظر  همگي   ،)

بردار نيست و کسي را نميتوان دین و عقيده، اکراه 

به  به مؤمن  وظيفة عقيدهاجبار،  کرد.  خاص  یي 

اختيار  با  آنان  تا  است  مردم  راهنمایي  پيامبران، 

  خویش، ایمان آورند. سيرة عملي پيامبر اسلام )ص( 

نبود.   اسلام  پذیرش  به  مردم  کردن  مجبور  نيز 

که به کارگزاران خویش    متعددهای  ایشان در نامه

اهل   اگر  که  شدند  یادآور  را  نكته  این  نوشتند، 

نياوردند، ميتوانند بر دین خود باقي  کتاب اسلام 

ـ خاص  مالياتي  باید  اما  جزیهبمانند  ـ بنام 



 

اجتماعی   رویکرد ایجابی و سلبی ملاصدرا به آزادی   35 
 

بپردازند تا در حمایت حكومت اسلامي زندگي 

 (. 1419کنند )احمدی ميانجي، 

در   سياسي  فيلسوفان  بينش  شک،  بدون  ب( 

دو  شناختي و ارتباط آن شناختي و انسان مباني جهان 

نيز   و  هم،  بر  با  سبحان،  خدای  با  ارتباطشان 

تأثير   اجتماعي«  »آزادی  مقولة  به  رویكردشان 

از   بعضي  در  که  فاحشي  اختلاف  دارد.  مستقيم 

تعاریف آزادی مشاهده ميشود، ناشي از اختلاف  

در مباني است. اسلام در عين حال که کسي را به  

یي خاص، مجبور نميكند، اما تفاوتي  قبول عقيده 

آزادی ع  ميان  آزادی  عمده  با  این مكتب  قيده در 

دنيا   امروز  حقوقي  و  فلسفي  مكاتب  در  عقيده 

متبادر   به ذهن  پرسش  این  اینجا  در  دارد.  وجود 

ود که چگونه ممكن است دین مبين اسلام که  ش مي 

عقلي، فلسفي و تجربي،   ة با معاضدت و کمک ادّل 

»توحيد«   و  وجود  وحدت  را  عقيدة صحيح  تنها 

احكام و   اساس و روح همة  را  ميداند و توحيد 

الزامات اسلامي معرفي ميكند، مبارزه با توحيد و  

لوازم آن را روا بداند؟ بعبارتي دیگر، اسلام خود  

جامعه  در  و  ميداند  حق  مكتب  تنها  که  را  یي 

دارد،   اختصاصي  آزادیهای  حاکميت  و  حقوق 

اجتماعي را بر پایة مقررات خود تنظيم ميكند که  

کساني  اما  است،  دین  این  پيروان  که  مختص 

اند، مانند اهل کتاب، را  عقایدی دیگر انتخاب کرده 

پيروان   ميكند.  ویژه  قوانيني  رعایت  به  موظف 

مكاتب دیگر گرچه مجبور به قبول اسلام نيستند،  

توحيد و مبارزه با افكار  اما اسلام دعوت مستمر به  

که مانع  انحرافي را وظيفة خود ميداند و با کساني 

 ابلاغ این پيام شوند، مبارزه ميكند. 

در   مدنيت  اولاً،  است  معتقد  ملاصدرا  ج( 

جز   زندگاني انسان   سرشت انسان نهفته است و

شهریگری پرتو  تعاون  در  نميگيرد.و  سامان   ،  

اجتناب  جامعه  وجود  ا اصل  بستر  ناپذیر  و  ست 

شكلگيری آن در قالب گروهها و جماعتهای بزرگ  

انساني است، و گروهها برای رفع نيازهای اعضای  

افزون بر سرشتي بودن  آیند. ثانياً،  جامعه بوجود مي 

  آدمي   کمال   انسان، دستيابي به   اجتماعي برای   حيات 

دیگر،   بعبارت  است؛  تحقق  قابل  جامعه  در  نيز 

ي در حكمت متعاليه، نقشي  جامعه و نظام اجتماع 

ثالثاً،   دارد.  سعادت  به  انسان  رسيدن  در  در  مهم 

حب ذات و جلب    ة زندگي اجتماعي، بدليل غریز 

مشاجره  نزاعها،  انواع  بيشتر،  بهرة  و  ها،  منفعت 

زمينه  در  ویرانگر  کشمكشهای  و  های  اختلافها 

مي  اتفاق  زندگي،  آن    فتد ا گوناگون  از  اگر  که 

از کار باز    تكامل ا چرخهاى  تنه ممانعت نشود، نه 

آید که نسل انسان  ایستد، بلكه فجایعى ببار مي مى 

به  ميكشاند. را  نابودى  اگر    ورطة  دليل،  بهمين 

مقرراتى براى تعيين حدود اختيارات و حقوق افراد  

راه  زندگى  و  نباشد،  مشاجرات  و  مناقشات  حل 

بار خواهد  اجتماعى بشر نتيجة معكوس و فاجعه 

؛  819،  816،  815/  2  : ب 1381)ملاصدرا،  داشت  

 (. 103ب:   1382همو،  

و  جامعه  در  عدالت  ایجاد  عامل  قانون،  د( 

بدون نظم، هرج    مانع اختلال نظام زندگي است.

جامع بر  مرج  جامعه   ةو  افراد  و  حاکم،  بشری 



 36 1404 پاییز /121شماره 
 

دید.   نخواهند  را  معتقد روی سعادت  ملاصدرا 

  است با قوانين موضوعه بشری نميتوان به کرانة 

رو، وی مطلوب نظم اجتماعي دست یافت، ازاین

، با بيان جمله بشریبا نگاه به کاستيهای قوانين  

الشّرع » هو  القانون  ذلک  تنها و  که  دارد  اصرار   ،»

کنندة قانون نجاتبخش و ضامن عدالت و کنترل

ب:  1381آزادیهای مطلوب، »شرع« است )همو، 

و 816 استكمال  برای  بشر  وی،  دیدگاه  از   .)

نيازمند  اخروی،  و  دنيوی  سعادت  به  رسيدن 

نميتوانند  دیگر  قوانين  و  است  دین  قانون 

قانون عهده  آن،  بر  افزون  گردند.  مهم  این  دار 

کامل، برای سعادت انسان بتنهایي بسنده نميكند، 

اجرا که بهزیرا قانون هر چند بهترین باشد، مادامي

هم  درنياید، توان اثرگذاری در جامعه را ندارد. م

وجود مجری قوی و محكم برای قوانين است و  

قانون بهمين فرستادن  با  همراه  خداوند  دليل، 

راه   تا  فرستاده  نيز  را  )پيامبران(  مجریان  دین، 

سعادت را برای انسانها هموار کنند. بنابرین انبيا 

هستند  المسافرین«  »أمراء  و  القوافل«  »رؤساء 

 (. 37ج: 1389)همو، 

و لا بد أن یکون  ارت: » صدرالمتألهين ذیل عب 
إنساناً؛ لأن مباشرة الملک لتعلیم الإنسان علی هذا  

ممتنع  فیهم،  تصرفه  و  لا    الوجه  العالم  فنظام   ...
و   الدنیا  صلاح  موجب  یعرّفهم  من  عن  یستغنی 

أرضه  فی  الله  خلیفة  هو  فهذا  )همو،  الَخرة...   »

به  816/    2ب:  1381 انسانها  نياز  دربارة   ،)

 ته را مطرح ميكند: پيامبران چند نك 

الف( دریافت قوانين حاوی مصالح و مفاسد 

و ارائه شيوة درست سامان یافتن زندگي دنيویي  

 انسان است. 

 ب( تبيين روش وصول به لقای خداوند. 

ج( یادآوری جهان پسين و کيفيت رسيدن به 

 سعادت آن جهان. 

اعمال و    ةد( جانشين خدا بودن انبياء در زمين

الهي احكام  ملاصدرا    .اجرای  اساس،  این  بر 

فلسفة بعثت پيامبران الهي را اصلاح دین و دنيای 

حكيمانه  سياست  و  تدبير  با  که  ميداند  بشر 

. پيامبران مدیران اجرای قوانين و صورت ميگيرد

راهبران مردم بسوی کمالند. از دیدگاه ملاصدرا  

»ـ نص  کجسد طبق  الشرع  عن  المجردة  السیاسة 
فیه دیني  (364)همان:  «  لاروح  حكومت  اگر  ـ 

جامعه   نباشد،  الهي  شخصي  حاکم،  یا  نباشد 

 همانند بدن بدون روح خواهد بود. 

مَلكوتي هـ(   و  مُلكي  دو جنبة  دارای  انسان، 

دو    این است و از روی اختيار ميتواند به یكي از  

بُعد تمایل پيدا کرده و یكي از دو جنبه را تقویت 

از آفر  بيتردید، هدف  انسان، رشد و  کند و  ینش 

تمایلات   دیگر،  سوی  از  اوست.  معنوی  تعالي 

عقل   حاکميت  تحت  صورتيكه  در  دروني، 

حيواني   و  مادی  بعد  بسمت  را  انسان  درنيایند، 

سوق ميدهند؛ از اینرو، رهایي از قيد و بند دروني  

که همانند زنجير دست و پای عقل انسان را در  

لا  شرطي  انسان،  تكامل  برای  ميكند،  و بند  زم 

ناپذیر است. بهمين دليل، خداوند پيامبران  اجتناب 

را فرستاد تا راه سعادت و کمال را به بشر نشان  

 ـ وَیضَعُ  بر اساس » دهند که یكي از وظایف آنان 



 

اجتماعی   رویکرد ایجابی و سلبی ملاصدرا به آزادی   37 
 

عَلَیهِمْ  کانَتْ  تِی  الَّ غْلَالَ 
َ
وَالْأ إِصْرَهُمْ  )اعراف/  عَنْهُمْ   »

انسان  157 دروني  اسارت  زنجيرهای  گشودن   ،)

ب  آزادی  است.  بدون  و  قيود  این  از  رهایي  دون 

معنوی، رشد و تكامل انساني و رعایت حقوق و  

 آزادی دیگران، دشوار بلكه غيرممكن است. 

آزادی  و(   ارزش  دادن  نشان  برای  برخي 

اجتماعي، به مختار بودن انسان استدلال کرده و 

اند که تنها وسيلة رسيدن از این نكته غافل شده

ده و اختيار است. آیا اختيار انسان به سعادت، ارا

یي دارد، ميتواند آدمي که ارزشي ابزاری و وسيله

دارد،  غایي  و  آرماني  ارزشي  که  عبودیت  بر 

مقام  به  انسان،  ارزش  باشد؟  داشته  برتری 

عبودیت و قُرب الهي است و چون از روی اراده 

فرشتگان   عبودیت  بر  ميشود،  حاصل  اختيار  و 

آ و  خلقت  اساس  بر  که  آنهاست، الهي  فرینش 

برتری دارد. ارزش انسان، بيش از آنكه به آزادی 

و   مقام  به  باشد،  تكامل  و  ترقي  وسيلة  بعنوان 

 آورد.منزلتي است که در پرتو آزادی بدست مي

 گیریجمعبندی و نتیجه 

در    )الف  جهان،  به  فيلسوف  نگرش  نوع 

مينهد ژرف  اثری  سياسي وی  ميان اندیشة  در   .

اشراق  سينوی،  مشّاء  چهارگانة  فلسفي  مكاتب 

،  متعاليهسهروردی، یماني ميردامادی و حكمت  

اجتماعي،   آزادی  مفهوم  با  آنها  سازگارترین 

 حكمت متعاليه است.

شناسي  ملاصدرا، ارتباطي عميق ميان هستي   )ب 

معرفت  است.  و  قائل  عوالم،  و  علوم  و  شناسي 

را از مقولة وجود ميداند که ویژگي    ادراکات بعلاوه،  

از این رهگذر،  .  تشكيكي بودن نيز در آن وجود دارد 

نيز   آن  ارزشگذاری  و  اجتماعي  آزادی  مفهوم 

 ذومراتب و مقول بالتشكيک خواهد بود. 

قلمرو  صدرالمتألهين    )ج که  ميكند  تأکيد 

قلمرو ادراکات وی بسي وسيعتر است  حقایق از  

که هایش مصون از اشتباه نيستند. کسانيو اندیشه

های خود منحصر ميسازند صواب را در اندیشه

و مانع آزادی فكر، قلم و بيان دیگرانند، جامعه 

 را به انحطاط ميكشانند. 

صدرالمتألهينانسان  )د آزادی   شناسي  با 

پنج دسته  به  انسانها را  تام دارد. وی  سازگاری 

سعة  به  انسان  شهودی،  نوع  در  ميكند.  تقسيم 

از  وجودی بسياری  ميتواند  که  ميرسد  یي 

اندیشهاندیشه  پذیرفتن  برای  بپذیرد.  را  ها،  ها 

 . شرط اوليه، آزادی است

یي که ميان آزادی عقيده در  تفاوت عمده  )هـ

وجود  دیگر  فلسفي  مكاتب  با  متعاليه  حكمت 

با   متعاليه  حكمت  چون  که  اینست  دارد، 

  عقيدة معاضدت ادلة عقلي، فلسفي و تجربي تنها  

و  ميداند  »توحيد«  و  وجود  وحدت  را  صحيح 

نميتواند  است،  الزامات  همة  اساس  توحيد، 

 . مبارزه با توحيد و لوازم آن را اجازه دهد

تنها    و( آدمي،  به سعادت   وسيلةاختيار  نيل 

دارای ارزش ابزاری است. ارزش انسان، بيش از 

ترقي و تكامل باشد،    ةآنكه به آزادی بعنوان وسيل



 38 1404 پاییز /121شماره 
 

به مقام و منزلت عبودیت است که در پرتو آزادی  

   آید.بدست مي

 نوشت پی

. تخطئه و تصویب دو اصطلاح در علم اصول فقه است.  1

از صواب مشتق شده است   تصویب  خطا، و  از  تخطئه 

با  بترتيب،  دو  این  بكار    و  باطل  و  معنا  یک  به  حق 

اجتهادی   آراء  تصویب،  نظریة  اساس  بر  ميروند. 

مجتهدان در عين اختلاف، درست قلمداد ميشود، حال  

تابعيت  نفي  ضمن  )مخطِّئه(  تخطئه  اهل  حكم   آنكه 

از رأی مجتهد، و بر مبنای یگانه انگاشتن حكم   واقعي 

را  رأی  الهي، در ميان اقوال گوناگون فقها، حداکثر یک  

نفس  و  واقعي  حكم  با  الهي  منطبق  پيشين  و  الامری 

 .راء را خطا ميشمارند ميدانند و دیگر آ 

 منابع

( علي  ميانجي،  الرسول )ص(ق(  1419احمدی  ، مکاتیب 

 قم: دار الحدیث. 

( العبارةم(  1980ارسطو  اسحقکتاب  ترجمة  حنين، ،  بن 

 المطبوعات. وکالةتحقيق عبدالرحمن بدوی، کویت: 

( »ارتباط مراتب 1390)  ارشدریاحي، علي؛ واسعي، صفيه

ملاصدرا«،   نظر  از  ادراک  مراتب  با  مجله  وجود 
اسلامی کلام:  مطالعات  و  شمارة  فلسفه   ،2/86 ،

 ؛ 9ـ45ص
 Doi: 10.22067/PHILOSOPHY.V43I1.11266 . 

،  یونانیان و بربرها: روی دیگر تاریخ(  1387، اميرمهدی )بدیع

 فر، تهران: توس.ترجمة مرتضي ثاقب

ولایت فقیه: ولایت فقاهت و  (  1378جوادی آملي، عبدالله )
 ، قم: اسراء. عدالت

، تحقيق سيدهاشم التوحید  تا()بي  عليصدوق، محمدبن

 حسيني تهراني، قم: مؤسسة نشر اسلامي.

( اکبر  راه  ةمسئل»(  1393فایدئي،  و  اختيار  و  حل  جبر 

 .76، شمارة خردنامه صدرا «، ابتكاری ملاصدرا

( یعقوب  محمدبن  دار  الکافیق(  1407کليني،  تهران:   ،

 الكتب الاسلاميه. 

، قم:  پرسشها و پاسخها(  1391تقي )محمدمصباح یزدی،  

 مؤسسة امام خميني )ره(.

  ، الحکمة المتعالیة فی الأسفار الأربعة الف(  1381ملاصدرا )

بنياد  6ج  تهران:  احمدی،  احمد  تحقيق  و  تصحيح   ،

 حكمت اسلامي صدرا. 

المعادب(  1381)  -----  و  تحقيق المبدأ  و  تصحيح   ،

نظری، تهران: بنياد حكمت  محمد ذبيحي و جعفر شاه

 اسلامي صدرا. 

، الشواهد الربوبیة فی المناهج السلوکیةالف(  1382)  -----

تهران:  داماد،  تصحيح و تحقيق سيدمصطفي محقق 

 بنياد حكمت اسلامي صدرا.

فب(  1382)  ----- المتعالیة  الأربعةالحکمة  الأسفار  ،  ی 

بنياد  9ج  تهران،  اکبریان،  رضا  تحقيق  و  تصحيح   ،

 .حكمت اسلامي صدرا

، الحکمة المتعالیة فی الأسفار الأربعةالف(  1383)  -----

تهران: بنياد  ،غلامرضا اعواني تصحيح و تحقيق، 1ج 

 حكمت اسلامي صدرا. 

العقلیة    (ب1383)  ----- الأسفار  فی  المتعالیة  الحکمة 
محمدی، 3ج   ،الأربعة مقصود  تحقيق  و  تصحيح   ،  

 تهران: بنياد حكمت اسلامي صدرا. 

، تصحيح  2، ج مجموعه رسائل فلسفیالف(  1389)  -----

 گروه مصححين، تهران: بنياد حكمت اسلامي صدرا.

، تصحيح و  3، ج تفسیر القرآن الکریمب(  1389)  -----

اسلامي  تحقيق محسن بيدارفر، تهران: بنياد حكمت  

 صدرا. 

البینات  ج(1389)  ----- انوار  و  الآیات    تصحيح،  اسرار 

اسلامي  حكمت  بنياد  تهران:  جاودان،  محمدعلي 

 صدرا. 
 

 
 

https://fa.wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%AE%D8%B7%D8%A6%D9%87
https://fa.wikifeqh.ir/%D8%AA%D8%B5%D9%88%DB%8C%D8%A8
https://fa.wikifeqh.ir/%D8%A8%D8%A7%D8%B7%D9%84
https://fa.wikifeqh.ir/%D8%AD%DA%A9%D9%85_%D9%88%D8%A7%D9%82%D8%B9%DB%8C
https://fa.wikifeqh.ir/%D8%AD%DA%A9%D9%85_%D9%88%D8%A7%D9%82%D8%B9%DB%8C

